qlobg‘klang 2>

Weltmusik in Diisseldor

Globalklang im Februar

KAPIW & APAPPO

Japan
Mittwoch, 11.2.26, 20:30

Jazz-Schmiede Himmelgeister StraBBe 107g
10,- € AK ; 6,- € AK ermaBigt ; U18 frei

gen MusikerInnen, die heute noch eine beinahe verlorene

Gesangstradition lebendig halten: die Musik der = Ainu.
Dieses indigene Volk lebte iber Jahrhunderte hinweg vor allem
im Norden des heutigen Japans, auf Hokkaido sowie auf Sacha-
lin und den Kurilen. Ainu bedeutet einfach ,Mensch”.
Die beiden Schwestern Emi Toko (*1973) und Fukiko Goukon
(*1975) tragen die Ainu-Kinstlernamen ,,Mowe” (Kapiw) und
,Blume” (Apappo), was die enge Verbindung zur Natur andeu-
tet, die auch ihre Musik pragt. Aufgewachsen im Ainu-Dorf Ko-

Die Schwestern Kapiw und Apappo gehéren zu den weni-

»~Stimme” Gbersetzt, bezeichnet nicht nur den menschlichen
Gesang oder den Klang eines Instruments, sondern ebenso
Tierlaute. Hum meint Klang oder Gefiihl und kann sich glei-
chermaBen auf Trommeln, Gesang oder das Tosen eines Flus-
ses beziehen. Eine Unterscheidung zwischen ,,musikalisch” und
»Nicht musikalisch” existiert nicht. Fiir die Ainu war/ist Musik
so selbstverstandlich wie das Atmen - ein Mittel der Verstandi-
gung mit der sichtbaren und der unsichtbaren Welt.

Ab der Mitte des 19. Jhdts. geriet die Kultur der Ainu massiv
unter Druck, als im Rahmen der politischen Neuordnung Ja-
pans wahrend der Meiji-Zeit (1868 - 1912) der Norden syste-
matisch kolonialisiert wurde. Die Ainu wurden zwangsweise
umgesiedelt, wirtschaftlich ausgebeutet und zur Assimilation
gezwungen. Sie mussten japanische Staatsbiirger werden; ihre
Sprache, ihre religiésen Praktiken und ihre Rituale wurden ver-
boten. Ein Gesetz von 1899 entzog ihnen grundlegende Rechte
und ihre kulturelle Eigenstandigkeit. Dieses Gesetz wurde erst
1996 offiziell aufgehoben, seine Folgen wirkten (iber Generatio-
nen hinweg fort.

Der Bruch war tiefgreifend. Viele kulturelle Praktiken der Ainu
verschwanden aus dem offentlichen Leben, die Sprache wurde
kaum noch weitergegeben. Erst im Laufe des 20. Jhdts., insbe-
sondere nach dem Zweiten Weltkrieg, setzte langsam ein Um-
denken ein. Altere Generationen hatten Lieder, Erzahlungen
und Rituale im Verborgenen bewahrt und begannen, dieses
Wissen mindlich weiterzugeben. Trotzdem waren in den
1970er Jahren nur noch etwa 23 dokumentierte Lieder durch
miindliche Uberlieferung erhalten geblieben sowie Fragmente
des Repert0|res in gut 2000 Ton-Aufnahmen aus den Jahren

tan am Akan-See im Osten der Insel,
lernten sie die Lieder ihres Volkes von
ihrer GroBmutter, wie es der traditio-
nellen Praxis der Ainu entspricht.
2012 begannen Kapiw & Apappo mit
ihren Auftritten, die sie zu Festivals in
ganz Japan und auch den World No-
mad Games nach Kirgisistan fihrten.
Sie sind Expertinnen fiir aktuelle Ainu-
Musik im traditionellen Stil. 2016 wur-
de der Dokumentarfilm Kapiw and
Apappo - A Tale of Ainu Sisters (Re-
gie: Takayuki Sato) (iber die beiden
Schwestern und ihre musikalische Ar-
beit gedreht, der tiefe Einblicke in die
Kultur und Musik ermdglicht. 2016 er-
schien auch ihre CD Paykar mit traditionellen Ainu Liedern. Nun
kommt das Duo erstmalig nach Europa.

Die Ainu lebten als sesshafte Jager- und Sammler-Gemeinschaf-
ten in enger Beziehung zur Natur ihrer Umgebung. Dieses Ver-
haltnis war deutlich spirituell gepragt, denn die Weltsicht der
Ainu ist magisch-animistisch. In der Weltanschauung der Ainu
besitzt jede Erscheinung der Natur einen eigenen Geist: Men-
schen sind ebenso beseelt wie Tiere, Pflanzen, Fliisse, Berge,
der Regen oder der Wind. Daraus entwickelte sich ein komple-
xes System von Ritualen und Zeremonien, mit denen diese We-
sen/Geister geehrt oder um Schutz gebeten werden. = Musik
spielt dabei eine zentrale Rolle, doch nicht etwa als eigenstéandi-
ge Kunstform oder als abgegrenzter kultureller Bereich, sondern
ein selbstverstandlicher Bestandteil des praktischen und spiritu-
ellen Alltags.

Diese enge Verbindung von Klang, Sprache und Umwelt spiegelt
sich auch in den Begriffen der Ainu wider. Haw, meist mit

Emi Toko KAPIW Mukkuri, Gesang

Fukiko Goukon APAPPO Tonkori, Mukkuri, Gesang
Foto: K+A

1947-1961 von den Sachalin-Ainu.
Auch das Spiel auf der = Tonkori und
=>Mukkori war aufgrund kultureller
Unterdriickung beinahe vergessen.
Doch immerhin entwickelte sich ab
den 1990er Jahren nach und nach
eine Revitalisierungsbewegung, die
nicht nur versuchte, die Kultur der
Ainu aus der Vergessenheit zu holen,
sondern auch die politische Anerken-
nung des indigenen Volkes durchzu-
setzen. 2008 wurden die Ainu offiziell
als indigene Bevolkerung Japans aner-
kannt, 2019 folgte die Anerkennung
als Minderheit mit eigenen Rechten.
Archive, Museen und Universitaten be-
gannen verstarkt, Sprache und Musik der Ainu zu dokumentie-
ren. Doch die Weitergabe der traditionellen Ainu-Kultur héngt
stark von einzelnen Personen bzw. KiinstlerInnen ab, die bereit
sind, Verantwortung fiir dieses kulturelle Erbe zu tibernehmen.
In dieser Situation kommt den Schwestern Kapiw und Apappo
und ihrer kiinstlerischen Arbeit eine besondere Bedeutung zu.
Das Repertoire des Duos besteht vor allem aus Ukouk, dem
traditionellen Kanon-Gesang, und den Upopo-Liedern, die fri-
her den Tagesablauf der Ainu pragten. Upopo sind kurze, meist
einfach strukturierte Alltagslieder, die jeweils einer konkreten
Tatigkeit zugeordnet sind. Es gibt Lieder fiir die Arbeit, fiir
Spiele, fiir das Erzéhlen von Geschichten oder zur Schlichtung
von Konflikten. Manche Gesange werden vor oder nach be-
stimmten Handlungen angestimmt, etwa vor einer Mahlzeit
oder nach einem Fischfang. Haufig verschwimmen dabei prak-
tische und spirituelle Ebenen.

So dienen bestimmte Upopo ausdriicklich dem Schutz vor



schadlichen Einflissen. Kar Upopo, das Lied zur Sake-Herstel-
lung, oder Iyuta Upopo, das Stampflied, sollen bése Geister
fernhalten. Auch scheinbar schlichte Alltagslieder kénnen als
Kommunikation mit den Geistwesen/Gottern verstanden wer-
den, mit denen um Gliick, Gesundheit oder Erfolg bei der Jagd
gebeten wird. Selbst dort, wo das Singen spielerischen Charak-
ter annimmt, etwa bei den Rekuhkara-Wettbewerben, einer
Form des Kehlgesangs, bleibt die Verbindung zur spirituellen
Welt prasent. Viele dieser Lieder sind nie aufgezeichnet worden
und nur fragmentarisch Gberliefert.

Kapiw und Apappo begleiten ihre Gesange mit traditionellen In-
strumenten. Die Tonkori, eine schmale Schalenzither mit weni-
gen Saiten, erzeugt einen klaren, gleichméBigen Klang, der die
Gesangslinien tragt. Die Mukkuri, eine Maultrommel, setzt
rhythmische Akzente und erweitert das Klangspektrum um
Obertone. Die Musik der beiden Schwestern wirkt dabei oft me-
ditativ und zuriickgenommen, ohne dekorativ zu sein. Sie folgt
keinem Biihnenkonzept, sondern bleibt der Funktion der Lieder
verpflichtet.

Die Ainu
M Als Ainu werden die indigenen Bewohner des nérdlichen Ja-
pans sowie angrenzender Regionen Russlands bezeichnet. Ihr

historisches Siedlungsgebiet umfasste Hokkaido, Siid-Sachalin
(= die groBte Insel Russlands), die Kurilen (ein Inselarchipel,

Sprachfamilie eindeutig zuordnen, zeigt jedoch gewisse lexikali-
sche Parallelen zu Sprachen rund um das Ochotskische Meer
(dem Randmeer des Nordwest-Pazifik zwischen Russland und
Japan). Heute wird sie kaum noch aktiv gesprochen, die Zahl
der Menschen, die die Sprache flieBend sprechen, liegt wahr-
scheinlich bei wenigen Dutzend.

B Kulturell entwickelten die Ainu eine eigene materielle und
immaterielle Tradition. Auffallig waren etwa die Tatowierungen
der Frauen oder die langen Barte vieler Manner. Musik, Tanz
und Erzahltraditionen spielten eine wichtige Rolle, ebenso wie
ein reiches Instrumentarium, darunter Zithern, Maultrommeln
und Trommeln. Die wichtigsten Formen vokaler Musik reichten
von gemeinschaftlich ausgefiihrten Gesangen bis zu individuel-
len epischen Vortragen, die bestimmten Familien oder Gruppen
zugeordnet waren. Mehrere Tanz- und Musikformen wurden
2009 von der UNESCO als immaterielles Kulturerbe anerkannt.
M Die Religion der Ainu war/ist vor allem animistisch geprégt,
das heiBt, samtliche Phanomene und Erscheinungsformen der
Natur und sogar der materiellen Welt werden als beseelte We-
sen verstanden (zentraler Ainu-Begriff: Ramat, Seele). Demzu-
folge sind Natur und Umgebung des Menschen von zahllosen
Kamuy (Geist- oder Gottwesen) belebt, die es zu respektieren
und giinstig zu stimmen gilt. Die materielle Welt und das Jen-
seits sind zwei Ebenen, die zusammengehdren. Rituale, Opfer-
gaben und Tanze dienten dazu, das Gleichgewicht zwischen die-

der wie eine Kette die russische Halbinsel
Kamtschatka mit der japanischen Insel Hok-
kaido verbindet) und zeitweise auch den Nor-
den von Japans Hauptinsel Honshii.

W Die Ainu bezeichneten sich selbst als Ainu
(,Mensch”) oder Utari (,Kamerad”) und lebten |
bis in die jiingere Vergangenheit tiberwiegend |i -j::‘--_f_
als sesshafte Jager und Sammler. Ihre Wirt- e
schaftsweise war eng an die jeweilige Umwelt
angepasst. Kiisten- und Flussgruppen lebten

fe -

e

=] sen Ebenen aufrechtzuerhalten. Besonders be-
; deutend war der Barenkult, der in komplexe
schamanische Praktiken eingebettet war.
Durch den massiven kulturellen Bruch infolge
der japanischen Assimilationspolitik wird diese
Religion heute jedoch kaum noch in urspriing-
licher Form praktiziert. Viele Rituale haben
ihren religiosen Kontext verloren und bestehen
vor allem als kulturelle Darstellung fort.
W Politisch wurden die Ainu erst spat aner-

Beq of

(Olhotsk

vor allem vom Lachsfang, wahrend in Wald- und Bergregionen
die Jagd auf Sikahirsche und Braunbéren im Mittelpunkt stand.
Erganzt wurde diese Erndhrung durch eine groBe Vielfalt essba-
rer Pflanzen sowie durch einfachen Gartenbau. Anders als viele
andere Jager-und-Sammler-Gesellschaften entwickelten die Ainu
aufgrund der vergleichsweise stabilen Ressourcenlage eine
komplexe soziale und kulturelle Ordnung.

B Heute ist diese traditionelle Lebensweise weitgehend ver-
schwunden. Jagd, Fischfang und Sammelwirtschaft unterliegen
gesetzlichen Verboten, selbst wenn sie ausschlieBlich der Selbst-
versorgung dienen wiirden. Da Japan internationale Abkommen
zum Schutz indigener Lebensweisen nicht ratifiziert hat, beste-
hen keine Moglichkeiten zur Wiederaufnahme dieser Praktiken.
Stattdessen arbeiten viele Ainu heute in der Landwirtschaft, der
Fischerei, der Forstwirtschaft oder im Bau- und Transportwe-
sen; andere sind im Tourismus, in der Gastronomie oder im
Verkauf von Kunsthandwerk tatig. Die Férderung traditioneller
Kultur findet dabei hdufig unter touristischen Vorzeichen statt.
Bl Die heutige Zahl der Ainu in Japan lasst sich nur grob schat-
zen (25.000 - 50.000 Menschen). Eine eindeutige ethnische Ab-
grenzung ist kaum mdglich, da es seit Jahrhunderten eine fort-
schreitende Vermischung mit der Mehrheitsbevélkerung gibt
und die Zugehorigkeit vor allem auf Selbstzuschreibung beruht.
Hinzu kommt, dass Diskriminierung und soziale Benachteiligung
viele Menschen davon abhalten, sich offen als Ainu zu bezeich-
nen.

M Die isolierte Ainu-Sprache lasst sich keiner bekannten

kannt. Nachdem Japan jahrzehntelang die Existenz von Minder-
heiten bestritten hatte, erklarte das Parlament 2008 die Ainu
erstmals offiziell zu einem indigenen Volk. Ein Gesetz von 2019
verpflichtete den Staat zur Férderung ihrer Kultur. Dennoch
wird vielfach kritisiert, dass diese MaBnahmen strukturelle Be-
nachteiligungen nur unzureichend ausgleichen. Unterschwellige
Vorurteile und soziale Ungleichheit pragen den Alltag vieler Ainu
bis heute.

M Gleichzeitig wachst das offentliche Interesse an ihrer Ge-
schichte und Kultur, auch in der Popularkultur. Manga- und Ani-
me-Produktionen wie Golden Kamuy haben in den vergangenen
Jahren dazu beigetragen, das Wissen (iber die Ainu einem brei-
teren Publikum zugéanglich zu machen.

Die Musik der Ainu

M Da die Ainu lber kein eigenes Schriftsystem verfligten, wur-
den Geschichte, Recht und kulturelles Wissen tiber Generationen
hinweg miindlich weitergegeben — in besonderem Mal3 durch
Gesang. Musik war damit nicht nur Ausdruck kultureller Praxis,
sondern ein zentrales Medium der Uberlieferung. Hinzu kommt,
dass Ainu-Musik in nahezu allen Erscheinungsformen eine spiri-
tuelle Dimension besitzt. Fast jedes Lied gilt als heilig, selbst
den Instrumenten wird eine beseelte Qualitat zugeschrieben.

M Die mindliche Ainu-Tradition kennt verschiedene musikali-
sche Formen. Zu den wichtigsten zéhlen Upopo, kurze Lieder
Uber alltagliche Tatigkeiten und Rituale, sowie Yukar, epische
Gesange in rhythmischer Sprache. Beide Gattungen erfiillten



unterschiedliche Funktionen, doch sie vermittelten gleicherma-
Ben Wissen, Erinnerung und Weltdeutung. Die Inhalte der Lieder
schilderten Erfahrungen des taglichen Lebens und Vorstellungen
von Ordnung, Moral und Spiritualitat und sind bis heute ein we-
sentlicher Bestandteil der kulturellen Identitét der Ainu.

B Die Upopo-Alltagslieder wurden spontan in vielen Situatio-
nen gesungen, meist jedoch in der intimen hauslichen Umge-
bung, und haufig von der Schalenzither Tonkori und/oder der
Maultrommel Mukkuri begleitet. Sie haben zyklische Phrasen auf
pentatonischer Basis, die repetitive Motive betonen und bringen
oft die Natur — wie Vogelgesang, Tierbewegungen oder flieBen-
des Wasser — zum Ausdruck.

M Die epischen Gesdnge der Ainu werden als lange Monologe
vorgetragen. Die Séngerin oder der Sanger tragt das gesamte
Werk aus dem Gedachtnis vor, traditionell in informellen Situati-
onen wie im Haus eines Freundes oder am Herd wéhrend eines
Familientreffens. Trotz dieser ungezwungenen Rahmenbedin-
gungen sind die Epen formeller als die kurzen Gebetslieder. So-
wohl Manner als auch Frauen rezitieren Yukar, wobei die Stim-
men von Frauen als besonders geeignet gelten.

M Die epischen Gesange sind rhythmisch-melodische Rezitati-
onen. Die Stimme variiert haufig innerhalb einzelner Worter;
Phrasen und Satze werden durch die Melodie strukturiert. Ziel
ist es, dass jedes Wort versténdlich bleibt. Die Vortrage sind
grundsatzlich unbegleitet, doch gelegentlich schlagen Sanger
oder Zuhorer einfache Holzklétze (Repni) auf den Boden oder
den Herd, um den Rhythmus zu markieren.

W Inhaltlich lassen sich die Epen in mythische und heroische
Erzahlungen gliedern. Mythische Epen handeln von Urspriingen
und Gottheiten, heroische von kulturellen Helden der Ainu. Cha-
rakteristisch ist dabei die Erzahlperspektive aus der Ich-Sicht
einer Gottheit. Wiederkehrende Figuren wie Kotan-kor-kamuy,
der Eulengott, erscheinen zwar als géttlich, verkérpern jedoch
menschliche Eigenschaften und Schwachen.

W Epische Gesdnge sind fester Bestandteil vieler Ainu-Zeremo-
nien, insbesondere der bekannten Barenopferzeremonie. Das
begleitende ,Lied des Baren” erzahlt aus der Perspektive des
Barengottes, der durch die rituelle Tétung in die Geisterwelt zu-
riickgesandt wird. Gesang und Ritual sind dabei untrennbar
miteinander verbunden und strukturieren sich gegenseitig.

B Neben Upopo und Yukar existieren weitere vokale Spielfor-
men. Ukouk (,runder Gesang”) besteht aus eng miteinander
verwobenen Kanons, bei denen eine/r beginnt und die anderen
einstimmen, jedoch leicht versetzt. Haufig werden Naturgerdu-
sche oder etwa Vogelstimmen imitiert, viele Ukouk erzdhlen von
Tieren oder iberhaupt der Natur. Rekuhkara ist ein musikali-
scher Wettkampf zwischen zwei Frauen, das wie der Inuit-Ge-
sang katajjaq auf dem Kehlkopfgesang basiert. Yaisama be-
zeichnet improvisierte Gesange zur Selbstdarstellung oder zum
Ausdruck persoénlicher Gefiihle, bei denen Text und Melodie
spontan entstehen. Auch Wiegenlieder gehérten zum musikali-
schen Alltag; sie sind durch rhythmische Lautfolgen ohne kon-
krete Bedeutung gekennzeichnet.

Tonkori und Mukkuri

B In der Musik der Ainu spielen zwei Instrumente eine heraus-
ragende Rolle: die Schalenzither Tonkori und die Maultrommel

Mukkuri. Beide fungieren als kulturelle Speicher, als Mittel spiri-

tueller Kommunikation, als Klangtrager und fragile Zeugen einer

Kulturtradition, die durch Kolonisierung und Assimilationspolitik

lange Zeit an den Rand gedrangt wurde.

M Der Korpus der Tonkori wird aus einem (iber einen Meter

langen Holzstiick der heimischen Ajan-Fichte geschnitzt, mit ei-

nem langen Hals und einem Resonanz-Korpus. Typischerweise

hat die Tonkori 2 bis 7 oder 5 Saiten. 3 bis 5 Saiten aus Tierseh-

nen (von Hirsch, Wal oder Seeléwe) oder pflanzlichen Fasern

(z.B. Brennnessel) verlaufen (iber zwei Stege zu einem

Wirbelkasten mit langen, gegenstandigen Wirbeln.

Heutzutage bestehen die Saiten hdufig aus Seide

oder Nylon. Das Instrument wird ohne Blinde oder

Register gespielt, so dass ein voller Klang erzeugt

wird. Der Korpus des Instruments misst bei modernen

Versionen ca. 120 cm in der Lange und 10 cm in der

Breite. Von ihrer historischen Entwicklung her z&hlt die

Tonkori zu den Schalenzithern.

B Gespielt wird das Instrument in aufrechter oder

leicht schrager Haltung vor dem Oberkérper, der Ton-

kori-Hals reicht dabei Gber die linke Schulter. Charak-

teristisch ist die Spieltechnik: Die Saiten werden nicht

verkirzt, sondern von beiden Seiten mit den Fingern gezupft.

Der entstehende Klang ist ruhig, offen und schwebend. Traditio-

nell begleitet die Tonkori den epischen Gesang der Ainu oder

wird solistisch gespielt, etwa bei rituellen oder erzéhlerischen

Anlassen.

B Der Ursprung der Tonkori liegt wahrscheinlich im 8. Jhdt. n.

Chr. und entstand und unter dem Einfluss des Austauschs mit

sibirischen Nomadenvoélkern. Sie wurde innerhalb der animisti-

schen Traditionen der Ainu weiter entwickelt und wird von ih-

nen nicht nur als Musikinstrument betrachtet, sondern als spiri-

tuelles Wesen, vergleichbar mit einem lebenden Menschen.

B Musikgeschichtlich weist die Tonkori weit tiber Hokkaido hin-

aus. Ihre Bauform lasst sich mit Bambusréhrenzithern Ost- und

Suidostasiens vergleichen, etwa auf Bali oder den Philippinen.

Auch Parallelen zur Schalenzither der Chanten in Westsibirien

deuten auf alte kulturelle Verbindungen im nordpazifischen

Raum hin. Dennoch ist die Tonkori schlecht dokumentiert - eine

Folge der langen Marginalisierung der Ainu-Kultur.

M Die Mukkuri ist die traditionelle Maultrommel der Ainu. Wah-

rend die Tonkori haufig 6ffentlich gespielt wird, ist die Mukkuri

das leisere, intimere Instrument der Ainu. Es handelt sich um

eine holzerne Rahmenmaultrommel, meist aus Bambus gefer-

tigt, etwa zehn Zentimeter lang und kaum zwei Zentimeter
breit. Durch Ziehen an einer Saite wird eine Zunge in
Schwingung versetzt, wahrend das Instrument am
Mund gehalten wird. Die Mundhéhle dient als Reso-
nanzraum. Durch Lippenbewegungen sowie das Atmen
wird der Klang variiert.
M Traditionell wurde die Mukkuri vor allem von Frauen
gespielt, oft in privaten Situationen. Mit dem Klang der
Maultrommel konnten Gefiihle ausgedriickt werden. Die
erzeugten Klénge sind leise, beinahe flisternd, und ah-
men haufig Na-turlaute nach: Wind, Regen oder das
Weinen eines jungen Baren. Gerade diese Nahe zur Na-
tur verleiht der Mukkuri ihre besondere poetische Kraft.

Jazz-Schmiede Diisseldorf

Jazz in Diisseldorf eV.
Himmelgeister Str. 107g - 40225 Diisseldorf
www.jazz-schmiede.de - info@jazz-schmiede.de

qluhqlklang .

Heedommsile im Diissetdor!

Landeshauptstadt
Dibsseldorf

= -_—
wﬁ =&

_ muXteew P

Klangkosmos g | I'ﬁ. )




