
Die Schwestern Kapiw und Apappo gehören zu den weni-
gen MusikerInnen, die heute noch eine beinahe verlorene 
Gesangstradition lebendig halten: die Musik der �Ainu. 

Dieses indigene Volk lebte über Jahrhunderte hinweg vor allem 
im Norden des heutigen Japans, auf Hokkaido sowie auf Sacha-
lin und den Kurilen. Ainu bedeutet einfach „Mensch“. 
Die beiden Schwestern Emi Toko (*1973) und Fukiko Goukon
(*1975) tragen die Ainu-Künstlernamen „Möwe“ (Kapiw) und 
„Blume“ (Apappo), was die enge Verbindung zur Natur andeu-
tet, die auch ihre Musik prägt. Aufgewachsen im Ainu-Dorf Ko-
tan am Akan-See im Osten der Insel, 
lernten sie die Lieder ihres Volkes von 
ihrer Großmutter, wie es der traditio-
nellen Praxis der Ainu entspricht.
2012 begannen Kapiw & Apappo mit 
ihren Auftritten, die sie zu Festivals in 
ganz Japan und auch den World No-
mad Games nach Kirgisistan führten. 
Sie sind Expertinnen für aktuelle Ainu-
Musik im traditionellen Stil. 2016 wur-
de der Dokumentarfilm Kapiw and 
Apappo - A Tale of Ainu Sisters (Re-
gie: Takayuki Sato) über die beiden 
Schwestern und ihre musikalische Ar-
beit gedreht, der tiefe Einblicke in die 
Kultur und Musik ermöglicht. 2016 er-
schien auch ihre CD Paykar mit traditionellen Ainu Liedern. Nun 
kommt das Duo erstmalig nach Europa.
Die Ainu lebten als sesshafte Jäger- und Sammler-Gemeinschaf-
ten in enger Beziehung zur Natur ihrer Umgebung. Dieses Ver-
hältnis war deutlich spirituell geprägt, denn die Weltsicht der 
Ainu ist magisch-animistisch. In der Weltanschauung der Ainu 
besitzt jede Erscheinung der Natur einen eigenen Geist: Men-
schen sind ebenso beseelt wie Tiere, Pflanzen, Flüsse, Berge, 
der Regen oder der Wind. Daraus entwickelte sich ein komple-
xes System von Ritualen und Zeremonien, mit denen diese We-
sen/Geister geehrt oder um Schutz gebeten werden. �Musik 
spielt dabei eine zentrale Rolle, doch nicht etwa als eigenständi-
ge Kunstform oder als abgegrenzter kultureller Bereich, sondern 
ein selbstverständlicher Bestandteil des praktischen und spiritu-
ellen Alltags.
Diese enge Verbindung von Klang, Sprache und Umwelt spiegelt 
sich auch in den Begriffen der Ainu wider. Haw, meist mit 

„Stimme“ übersetzt, bezeichnet nicht nur den menschlichen 
Gesang oder den Klang eines Instruments, sondern ebenso 
Tierlaute. Hum meint Klang oder Gefühl und kann sich glei-
chermaßen auf Trommeln, Gesang oder das Tosen eines Flus-
ses beziehen. Eine Unterscheidung zwischen „musikalisch“ und 
„nicht musikalisch“ existiert nicht. Für die Ainu war/ist Musik 
so selbstverständlich wie das Atmen – ein Mittel der Verständi-
gung mit der sichtbaren und der unsichtbaren Welt.
Ab der Mitte des 19. Jhdts. geriet die Kultur der Ainu massiv 
unter Druck, als im Rahmen der politischen Neuordnung Ja-
pans während der Meiji-Zeit (1868 - 1912) der Norden syste-
matisch kolonialisiert wurde. Die Ainu wurden zwangsweise 
umgesiedelt, wirtschaftlich ausgebeutet und zur Assimilation 
gezwungen. Sie mussten japanische Staatsbürger werden; ihre 
Sprache, ihre religiösen Praktiken und ihre Rituale wurden ver-
boten. Ein Gesetz von 1899 entzog ihnen grundlegende Rechte 
und ihre kulturelle Eigenständigkeit. Dieses Gesetz wurde erst 
1996 offiziell aufgehoben, seine Folgen wirkten über Generatio-
nen hinweg fort.
Der Bruch war tiefgreifend. Viele kulturelle Praktiken der Ainu 
verschwanden aus dem öffentlichen Leben, die Sprache wurde 
kaum noch weitergegeben. Erst im Laufe des 20. Jhdts., insbe-
sondere nach dem Zweiten Weltkrieg, setzte langsam ein Um-
denken ein. Ältere Generationen hatten Lieder, Erzählungen 
und Rituale im Verborgenen bewahrt und begannen, dieses 
Wissen mündlich weiterzugeben. Trotzdem waren in den 
1970er Jahren nur noch etwa 23 dokumentierte Lieder durch 
mündliche Überlieferung erhalten geblieben sowie Fragmente 
des Repertoires in gut 2000 Ton-Aufnahmen aus den Jahren 

1947–1961 von den Sachalin-Ainu. 
Auch das Spiel auf der �Tonkori und 
�Mukkori war aufgrund kultureller 
Unterdrückung beinahe vergessen.
Doch immerhin entwickelte sich ab 
den 1990er Jahren nach und nach 
eine Revitalisierungsbewegung, die 
nicht nur versuchte, die Kultur der 
Ainu aus der Vergessenheit zu holen, 
sondern auch die politische Anerken-
nung des indigenen Volkes durchzu-
setzen. 2008 wurden die Ainu offiziell 
als indigene Bevölkerung Japans aner-
kannt, 2019 folgte die Anerkennung 
als Minderheit mit eigenen Rechten. 
Archive, Museen und Universitäten be-

gannen verstärkt, Sprache und Musik der Ainu zu dokumentie-
ren. Doch die Weitergabe der traditionellen Ainu-Kultur hängt 
stark von einzelnen Personen bzw. KünstlerInnen ab, die bereit 
sind, Verantwortung für dieses kulturelle Erbe zu übernehmen. 
In dieser Situation kommt den Schwestern Kapiw und Apappo 
und ihrer künstlerischen Arbeit eine besondere Bedeutung zu.
Das Repertoire des Duos besteht vor allem aus Ukouk, dem 
traditionellen Kanon-Gesang, und den Upopo-Liedern, die frü-
her den Tagesablauf der Ainu prägten. Upopo sind kurze, meist 
einfach strukturierte Alltagslieder, die jeweils einer konkreten 
Tätigkeit zugeordnet sind. Es gibt Lieder für die Arbeit, für 
Spiele, für das Erzählen von Geschichten oder zur Schlichtung 
von Konflikten. Manche Gesänge werden vor oder nach be-
stimmten Handlungen angestimmt, etwa vor einer Mahlzeit 
oder nach einem Fischfang. Häufig verschwimmen dabei prak-
tische und spirituelle Ebenen.
So dienen bestimmte Upopo ausdrücklich dem Schutz vor 

Emi Toko KAPIW Mukkuri, Gesang
Fukiko Goukon APAPPO Tonkori, Mukkuri, Gesang 
Foto: K+A

KAPIW & APAPPO
Japan

Mittwoch, 11.2.26, 20:30
Jazz-Schmiede Himmelgeister Straße 107g

10,- € AK ; 6,- € AK ermäßigt ; U18 frei

Globalklang im Februar



schädlichen Einflüssen. Kar Upopo, das Lied zur Sake-Herstel-
lung, oder Iyuta Upopo, das Stampflied, sollen böse Geister 
fernhalten. Auch scheinbar schlichte Alltagslieder können als 
Kommunikation mit den Geistwesen/Göttern verstanden wer-
den, mit denen um Glück, Gesundheit oder Erfolg bei der Jagd 
gebeten wird. Selbst dort, wo das Singen spielerischen Charak-
ter annimmt, etwa bei den Rekuhkara-Wettbewerben, einer 
Form des Kehlgesangs, bleibt die Verbindung zur spirituellen 
Welt präsent. Viele dieser Lieder sind nie aufgezeichnet worden 
und nur fragmentarisch überliefert.
Kapiw und Apappo begleiten ihre Gesänge mit traditionellen In-
strumenten. Die Tonkori, eine schmale Schalenzither mit weni-
gen Saiten, erzeugt einen klaren, gleichmäßigen Klang, der die 
Gesangslinien trägt. Die Mukkuri, eine Maultrommel, setzt 
rhythmische Akzente und erweitert das Klangspektrum um 
Obertöne. Die Musik der beiden Schwestern wirkt dabei oft me-
ditativ und zurückgenommen, ohne dekorativ zu sein. Sie folgt 
keinem Bühnenkonzept, sondern bleibt der Funktion der Lieder 
verpflichtet.

Die Ainu 
� Als Ainu werden die indigenen Bewohner des nördlichen Ja-
pans sowie angrenzender Regionen Russlands bezeichnet. Ihr 
historisches Siedlungsgebiet umfasste Hokkaidō, Süd-Sachalin 
(= die größte Insel Russlands), die Kurilen (ein Inselarchipel, 
der wie eine Kette die russische Halbinsel 
Kamtschatka mit der japanischen Insel Hok-
kaidō verbindet) und zeitweise auch den Nor-
den von Japans Hauptinsel Honshū. 
� Die Ainu bezeichneten sich selbst als Ainu 
(„Mensch“) oder Utari („Kamerad“) und lebten 
bis in die jüngere Vergangenheit überwiegend 
als sesshafte Jäger und Sammler. Ihre Wirt-
schaftsweise war eng an die jeweilige Umwelt 
angepasst. Küsten- und Flussgruppen lebten 
vor allem vom Lachsfang, während in Wald- und Bergregionen 
die Jagd auf Sikahirsche und Braunbären im Mittelpunkt stand. 
Ergänzt wurde diese Ernährung durch eine große Vielfalt essba-
rer Pflanzen sowie durch einfachen Gartenbau. Anders als viele 
andere Jäger-und-Sammler-Gesellschaften entwickelten die Ainu 
aufgrund der vergleichsweise stabilen Ressourcenlage eine 
komplexe soziale und kulturelle Ordnung.
� Heute ist diese traditionelle Lebensweise weitgehend ver-
schwunden. Jagd, Fischfang und Sammelwirtschaft unterliegen 
gesetzlichen Verboten, selbst wenn sie ausschließlich der Selbst-
versorgung dienen würden. Da Japan internationale Abkommen 
zum Schutz indigener Lebensweisen nicht ratifiziert hat, beste-
hen keine Möglichkeiten zur Wiederaufnahme dieser Praktiken. 
Stattdessen arbeiten viele Ainu heute in der Landwirtschaft, der 
Fischerei, der Forstwirtschaft oder im Bau- und Transportwe-
sen; andere sind im Tourismus, in der Gastronomie oder im 
Verkauf von Kunsthandwerk tätig. Die Förderung traditioneller 
Kultur findet dabei häufig unter touristischen Vorzeichen statt.
� Die heutige Zahl der Ainu in Japan lässt sich nur grob schät-
zen (25.000 – 50.000 Menschen). Eine eindeutige ethnische Ab-
grenzung ist kaum möglich, da es seit Jahrhunderten eine fort-
schreitende Vermischung mit der Mehrheitsbevölkerung gibt 
und die Zugehörigkeit vor allem auf Selbstzuschreibung beruht. 
Hinzu kommt, dass Diskriminierung und soziale Benachteiligung 
viele Menschen davon abhalten, sich offen als Ainu zu bezeich-
nen.
� Die isolierte Ainu-Sprache lässt sich keiner bekannten 

Sprachfamilie eindeutig zuordnen, zeigt jedoch gewisse lexikali-
sche Parallelen zu Sprachen rund um das Ochotskische Meer 
(dem Randmeer des Nordwest-Pazifik zwischen Russland und 
Japan). Heute wird sie kaum noch aktiv gesprochen, die Zahl 
der Menschen, die die Sprache fließend sprechen, liegt wahr-
scheinlich bei wenigen Dutzend.
� Kulturell entwickelten die Ainu eine eigene materielle und 
immaterielle Tradition. Auffällig waren etwa die Tätowierungen 
der Frauen oder die langen Bärte vieler Männer. Musik, Tanz 
und Erzähltraditionen spielten eine wichtige Rolle, ebenso wie 
ein reiches Instrumentarium, darunter Zithern, Maultrommeln 
und Trommeln. Die wichtigsten Formen vokaler Musik reichten 
von gemeinschaftlich ausgeführten Gesängen bis zu individuel-
len epischen Vorträgen, die bestimmten Familien oder Gruppen 
zugeordnet waren. Mehrere Tanz- und Musikformen wurden 
2009 von der UNESCO als immaterielles Kulturerbe anerkannt.
� Die Religion der Ainu war/ist vor allem animistisch geprägt, 
das heißt, sämtliche Phänomene und Erscheinungsformen der 
Natur und sogar der materiellen Welt werden als beseelte We-
sen verstanden (zentraler Ainu-Begriff: Ramat, Seele). Demzu-
folge sind Natur und Umgebung des Menschen von zahllosen 
Kamuy (Geist- oder Gottwesen) belebt, die es zu respektieren 
und günstig zu stimmen gilt. Die materielle Welt und das Jen-
seits sind zwei Ebenen, die zusammengehören. Rituale, Opfer-
gaben und Tänze dienten dazu, das Gleichgewicht zwischen die-

sen Ebenen aufrechtzuerhalten. Besonders be-
deutend war der Bärenkult, der in komplexe 
schamanische Praktiken eingebettet war. 
Durch den massiven kulturellen Bruch infolge 
der japanischen Assimilationspolitik wird diese 
Religion heute jedoch kaum noch in ursprüng-
licher Form praktiziert. Viele Rituale haben 
ihren religiösen Kontext verloren und bestehen 
vor allem als kulturelle Darstellung fort.
� Politisch wurden die Ainu erst spät aner-

kannt. Nachdem Japan jahrzehntelang die Existenz von Minder-
heiten bestritten hatte, erklärte das Parlament 2008 die Ainu 
erstmals offiziell zu einem indigenen Volk. Ein Gesetz von 2019 
verpflichtete den Staat zur Förderung ihrer Kultur. Dennoch 
wird vielfach kritisiert, dass diese Maßnahmen strukturelle Be-
nachteiligungen nur unzureichend ausgleichen. Unterschwellige 
Vorurteile und soziale Ungleichheit prägen den Alltag vieler Ainu 
bis heute.
� Gleichzeitig wächst das öffentliche Interesse an ihrer Ge-
schichte und Kultur, auch in der Populärkultur. Manga- und Ani-
me-Produktionen wie Golden Kamuy haben in den vergangenen 
Jahren dazu beigetragen, das Wissen über die Ainu einem brei-
teren Publikum zugänglich zu machen.

Die Musik der Ainu  
� Da die Ainu über kein eigenes Schriftsystem verfügten, wur-
den Geschichte, Recht und kulturelles Wissen über Generationen 
hinweg mündlich weitergegeben – in besonderem Maß durch 
Gesang. Musik war damit nicht nur Ausdruck kultureller Praxis, 
sondern ein zentrales Medium der Überlieferung. Hinzu kommt, 
dass Ainu-Musik in nahezu allen Erscheinungsformen eine spiri-
tuelle Dimension besitzt. Fast jedes Lied gilt als heilig, selbst 
den Instrumenten wird eine beseelte Qualität zugeschrieben.
� Die mündliche Ainu-Tradition kennt verschiedene musikali-
sche Formen. Zu den wichtigsten zählen Upopo, kurze Lieder 
über alltägliche Tätigkeiten und Rituale, sowie Yukar, epische 
Gesänge in rhythmischer Sprache. Beide Gattungen erfüllten 



Mukkuri. Beide fungieren als kulturelle Speicher, als Mittel spiri-
tueller Kommunikation, als Klangträger und fragile Zeugen einer 
Kulturtradition, die durch Kolonisierung und Assimilationspolitik 
lange Zeit an den Rand gedrängt wurde.
� Der Korpus der Tonkori wird aus einem über einen Meter 
langen Holzstück der heimischen Ajan-Fichte geschnitzt, mit ei-
nem langen Hals und einem Resonanz-Korpus. Typischerweise 
hat die Tonkori 2 bis 7 oder 5 Saiten. 3 bis 5 Saiten aus Tierseh-
nen (von Hirsch, Wal oder Seelöwe) oder pflanzlichen Fasern 
(z.B. Brennnessel) verlaufen über zwei Stege zu einem 
Wirbelkasten mit langen, gegenständigen Wirbeln. 
Heutzutage bestehen die Saiten häufig aus Seide 
oder Nylon. Das Instrument wird ohne Bünde oder 
Register gespielt, so dass ein voller Klang erzeugt 
wird. Der Korpus des Instruments misst bei modernen 
Versionen ca. 120 cm in der Länge und 10 cm in der 
Breite. Von ihrer historischen Entwicklung her zählt die 
Tonkori zu den Schalenzithern. 
� Gespielt wird das Instrument in aufrechter oder 
leicht schräger Haltung vor dem Oberkörper, der Ton-
kori-Hals reicht dabei über die linke Schulter. Charak-
teristisch ist die Spieltechnik: Die Saiten werden nicht 
verkürzt, sondern von beiden Seiten mit den Fingern gezupft. 
Der entstehende Klang ist ruhig, offen und schwebend. Traditio-
nell begleitet die Tonkori den epischen Gesang der Ainu oder 
wird solistisch gespielt, etwa bei rituellen oder erzählerischen 
Anlässen.
� Der Ursprung der Tonkori liegt wahrscheinlich im 8. Jhdt. n. 
Chr. und entstand und unter dem Einfluss des Austauschs mit 
sibirischen Nomadenvölkern. Sie wurde innerhalb der animisti-
schen Traditionen der Ainu weiter entwickelt und wird von ih-
nen nicht nur als Musikinstrument betrachtet, sondern als spiri-
tuelles Wesen, vergleichbar mit einem lebenden Menschen. 
� Musikgeschichtlich weist die Tonkori weit über Hokkaidō hin-
aus. Ihre Bauform lässt sich mit Bambusröhrenzithern Ost- und 
Südostasiens vergleichen, etwa auf Bali oder den Philippinen. 
Auch Parallelen zur Schalenzither der Chanten in Westsibirien 
deuten auf alte kulturelle Verbindungen im nordpazifischen 
Raum hin. Dennoch ist die Tonkori schlecht dokumentiert – eine 
Folge der langen Marginalisierung der Ainu-Kultur.
� Die Mukkuri ist die traditionelle Maultrommel der Ainu. Wäh-
rend die Tonkori häufig öffentlich gespielt wird, ist die Mukkuri 
das leisere, intimere Instrument der Ainu. Es handelt sich um 
eine hölzerne Rahmenmaultrommel, meist aus Bambus gefer-
tigt, etwa zehn Zentimeter lang und kaum zwei Zentimeter 

breit. Durch Ziehen an einer Saite wird eine Zunge in 
Schwingung versetzt, während das Instrument am 
Mund gehalten wird. Die Mundhöhle dient als Reso-
nanzraum. Durch Lippenbewegungen sowie das Atmen 
wird der Klang variiert.
� Traditionell wurde die Mukkuri vor allem von Frauen 
gespielt, oft in privaten Situationen. Mit dem Klang der 
Maultrommel konnten Gefühle ausgedrückt werden. Die 
erzeugten Klänge sind leise, beinahe flüsternd, und ah-
men häufig Na-turlaute nach: Wind, Regen oder das 
Weinen eines jungen Bären. Gerade diese Nähe zur Na-
tur verleiht der Mukkuri ihre besondere poetische Kraft.

unterschiedliche Funktionen, doch sie vermittelten gleicherma-
ßen Wissen, Erinnerung und Weltdeutung. Die Inhalte der Lieder 
schilderten Erfahrungen des täglichen Lebens und Vorstellungen 
von Ordnung, Moral und Spiritualität und sind bis heute ein we-
sentlicher Bestandteil der kulturellen Identität der Ainu.
� Die Upopo-Alltagslieder wurden spontan in vielen Situatio-
nen gesungen, meist jedoch in der intimen häuslichen Umge-
bung, und häufig von der Schalenzither Tonkori und/oder der 
Maultrommel Mukkuri begleitet. Sie haben zyklische Phrasen auf 
pentatonischer Basis, die repetitive Motive betonen und bringen 
oft die Natur – wie Vogelgesang, Tierbewegungen oder fließen-
des Wasser – zum Ausdruck. 
� Die epischen Gesänge der Ainu werden als lange Monologe 
vorgetragen. Die Sängerin oder der Sänger trägt das gesamte 
Werk aus dem Gedächtnis vor, traditionell in informellen Situati-
onen wie im Haus eines Freundes oder am Herd während eines 
Familientreffens. Trotz dieser ungezwungenen Rahmenbedin-
gungen sind die Epen formeller als die kurzen Gebetslieder. So-
wohl Männer als auch Frauen rezitieren Yukar, wobei die Stim-
men von Frauen als besonders geeignet gelten.
� Die epischen Gesänge sind rhythmisch-melodische Rezitati-
onen. Die Stimme variiert häufig innerhalb einzelner Wörter; 
Phrasen und Sätze werden durch die Melodie strukturiert. Ziel 
ist es, dass jedes Wort verständlich bleibt. Die Vorträge sind 
grundsätzlich unbegleitet, doch gelegentlich schlagen Sänger 
oder Zuhörer einfache Holzklötze (Repni) auf den Boden oder 
den Herd, um den Rhythmus zu markieren. 
� Inhaltlich lassen sich die Epen in mythische und heroische 
Erzählungen gliedern. Mythische Epen handeln von Ursprüngen 
und Gottheiten, heroische von kulturellen Helden der Ainu. Cha-
rakteristisch ist dabei die Erzählperspektive aus der Ich-Sicht 
einer Gottheit. Wiederkehrende Figuren wie Kotan-kor-kamuy, 
der Eulengott, erscheinen zwar als göttlich, verkörpern jedoch 
menschliche Eigenschaften und Schwächen. 
� Epische Gesänge sind fester Bestandteil vieler Ainu-Zeremo-
nien, insbesondere der bekannten Bärenopferzeremonie. Das 
begleitende „Lied des Bären“ erzählt aus der Perspektive des 
Bärengottes, der durch die rituelle Tötung in die Geisterwelt zu-
rückgesandt wird. Gesang und Ritual sind dabei untrennbar 
miteinander verbunden und strukturieren sich gegenseitig.
� Neben Upopo und Yukar existieren weitere vokale Spielfor-
men. Ukouk („runder Gesang“) besteht aus eng miteinander 
verwobenen Kanons, bei denen eine/r beginnt und die anderen 
einstimmen, jedoch leicht versetzt. Häufig werden Naturgeräu-
sche oder etwa Vogelstimmen imitiert, viele Ukouk erzählen von 
Tieren oder überhaupt der Natur. Rekuhkara ist ein musikali-
scher Wettkampf zwischen zwei Frauen, das wie der Inuit-Ge-
sang katajjaq auf dem Kehlkopfgesang basiert. Yaisama be-
zeichnet improvisierte Gesänge zur Selbstdarstellung oder zum 
Ausdruck persönlicher Gefühle, bei denen Text und Melodie 
spontan entstehen. Auch Wiegenlieder gehörten zum musikali-
schen Alltag; sie sind durch rhythmische Lautfolgen ohne kon-
krete Bedeutung gekennzeichnet.

Tonkori und Mukkuri
� In der Musik der Ainu spielen zwei Instrumente eine heraus-
ragende Rolle: die Schalenzither Tonkori und die Maultrommel 


